
Vol. 13 n. 4 (2023) 134ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

SEMÂNTICA E DISCURSO DE 
MICHEL PÊCHEUX MEIO SÉCULO 

DEPOIS: O LEGADO TEÓRICO 
POLÍTICO DO MATERIALISMO 

HISTÓRICO EM TEMPOS DE 
EMERGÊNCIA SOCIOAMBIENTAL

Maurício Beck1

Resumo: Este artigo revisita as três modalidades discursivas de funcionamento subjetivo 
de Pêcheux — identificação, contraidentificação e desidentificação — articulando-as às crises do 
marxismo-leninismo e às autocríticas posteriores do próprio autor. Argumenta-se como a aposta 
na pedagogia revolucionária da vanguarda pode levar a impasses teórico-políticos que obscurecem/
iluminam o funcionamento contraditório e material do assujeitamento. A partir de Althusser, 
Lacan, Žižek, Sloterdijk e críticas recentes ao “formalismo significante”, o texto propõe repensar a 
desidentificação não como posição estabilizada e individualizada, mas como relativo à agência das 
massas e passível de equívocos. Argumenta-se ainda que a resistência não é apenas discursiva, mas 
abrange a materialidade corpórea, “a vida resiste”, abrindo caminho para integrar materialidades 
vivas, entropia diante da emergência socioambiental.

Palavras-chave: Modalidades Discursivas de Funcionamento Subjetivo. Materialismo Espinozista. 
Formalismo do Significante. Emergência Climática.

MICHEL PÊCHEUX'S LANGUAGE, SEMANTICS AND IDEOLOGY HALF A 
CENTURY LATER: THE THEORETICAL-POLITICAL LEGACY OF HISTORICAL 

MATERIALISM IN TIMES OF SOCIO-ENVIRONMENTAL EMERGENCY 

Abstract: This article revisits Pêcheux’s three discursive modalities of subjective functioning — 
identification, counter-identification, and disidentification — articulating them with the crises 
of Marxism-Leninism and the author’s subsequent self-critiques. It argues that the emphasis 
on the revolutionary pedagogy of the vanguard can lead to theoretical-political impasses that 
simultaneously obscure and illuminate the contradictory and material functioning of subjection. 
Drawing on Althusser, Lacan, Žižek, Sloterdijk, and recent critiques of “significant formalism,” 
the text proposes rethinking disidentification not as a stabilized and individualized position, but 
as related to the agency of the masses and prone to misunderstandings. It further argues that 
resistance is not only discursive but encompasses organic materiality — “life resists” — paving the 
way to integrate living materialities and entropy in the face of the socio-environmental emergency.

Keywords: Discursive Modalities of Subjective Functioning. Spinozist Materialism. Significant 
Formalism. Climate Emergency.

1	 Doutor em Letras (UFS). Pesquisador pós-doc, vinculado ao Programa de Pós-graduação em Linguística da Universidade 
Estadual do Sudoeste da Bahia. E-mail: mauricio.beck.dr@gmail.com 



Vol. 13 n. 4 (2023) 135ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

Preâmbulos acerta das três modalidades 
discursivas

	 Les Vérités de la Palice (1975), ou 
Semântica e Discurso: uma crítica à afirmação 
do óbvio (2014), do filósofo francês Michel 
Pêcheux, completa cinquenta anos de sua 
publicação sem perder a potência de suspender 
evidências, desestabilizar certezas arraigadas e 
provocar leituras instigantes a cada revisitação 
de suas páginas. A proposta deste texto é, em 
um primeiro momento, retomar algumas das 
leituras que já elaborei e publiquei sobre a obra, 
acrescentando-lhes novos questionamentos, 
avanços, inversões e inflexões. Em um segundo 
momento, o objetivo se torna mais ousado: 
lançar uma série de interrogações sobre as 
retificações que o próprio Pêcheux fez ao livro 
de 1975 e sobre sua aproximação com certas 
teses lacanianas ou, mais especificamente, 
com o que Gabriel Tupinambá (2024) 
denominou de “ideologia lacaniana”. Trata-se 
de levar a língua aonde o dente dói: investigar 
as dificuldades de concatenar o materialismo 
espinozista, com o qual Pêcheux abertamente 
se engaja em 1975, ao formalismo subjacente 
à tese milleriana da lógica do significante, 
desdobramento de posições adotadas por Lacan 
em um determinado momento de sua trajetória. 
O enfoque será, portanto, nas contribuições de 
cunho mais diretamente político-ideológicas 
da teoria materialista do discurso. Acredito 
que tais contribuições e os desdobramentos 
que elas tiveram no pensamento autocrítico 
do filósofo tem um potencial que extrapola o 
ofício da análise de discurso, pois conversa com 
o pensamento contemporâneo acerca de nossa 
formação social capitalista atualmente sitiada 
pela emergência climática. 

	 Em nosso artigo (Beck, Scherer, 2008), As 
modalidades discursivas de funcionamento subjetivo 
e o legado marxista-leninista, partimos da teoria 
das três modalidades discursivas, elaborada por 
Michel Pêcheux (1975) a partir das teorizações 

de Althusser, para estabelecer um diálogo com 
a tradição marxista-leninista. Nosso objetivo 
foi mostrar como a Análise de Discurso, em 
um de seus textos fundadores, buscou articular 
uma teoria materialista da linguagem com as 
soluções e os impasses teórico-políticos da luta 
de classes. Nesse percurso, argumentamos que 
a primeira modalidade, a do "bom sujeito", 
correlata à identificação inconsciente com a 
ideologia dominante, funcionaria de modo 
análogo à adesão à ideologia burguesa tal como 
pensada por Lênin.

	 Avançamos, então, para a segunda 
modalidade, a do "mau sujeito" ou do 
contradiscurso, que associamos ao conceito 
leninista de "ideologia espontânea do 
proletariado". Nela, o sujeito se rebelaria 
contra as evidências que o determinam, mas 
sua revolta permanece inscrita no interior do 
campo discursivo dominante, sendo incapaz de 
forjar, por si só, uma alternativa revolucionária 
consistente. A terceira modalidade, a do 
sujeito feio (conforme a designação que adotei 
em minha tese de doutorado) por sua vez, 
era indício, para nós, da tentativa teórica de 
Pêcheux de formular uma potencial superação 
dos efeitos de evidência da ideologia dominante: 
a "desidentificação" operaria por meio de uma 
pedagogia da ruptura, que fusionaria a teoria 
científica à prática política através de um 
dispositivo partidário de vanguarda, na acepção 
leninista do termo.

	 No entanto, constatamos em nossa 
investigação que a terceira modalidade revelou-
se falha, tanto conceitual quanto historicamente. 
Acompanhamos a autocrítica de Pêcheux, que 
percebeu a simetria problemática entre o "sujeito 
materialista" da desidentificação e o sujeito 
pleno da ideologia, uma ilusão que negava 
a instância do inconsciente. Paralelamente, 
observamos como a crise do Partido Comunista 
Francês, criticada por Althusser, expôs na prática 
as limitações do modelo de partido fortaleza e 



Vol. 13 n. 4 (2023) 136ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

as falhas da chamada pedagogia revolucionária. 
Com efeito, no final dos anos 1970, Louis 
Althusser buscou intervir no debate político 
por meio de artigos publicados em abril daquele 
ano. O filósofo dirigiu suas críticas à liderança 
do Partido Comunista Francês (PCF), focando 
em dois problemas centrais: a tendência em 
adotar uma postura política alinhada com 
o parlamentarismo burguês e a estrutura 
organizacional excessivamente hierárquica e 
militarizada. Diante da censura imposta pela 
cúpula do partido, que barrou a publicação de 
seus textos no jornal L'Humanité, Althusser 
optou por veicular uma série de artigos no Le 
Monde. Esses textos seriam posteriormente 
reunidos no livro Ce que ne peut plus durer dans 
le parti communiste.

	 Nessa obra, Althusser argumenta que 
tanto a tendência parlamentarista quanto a 
estrutura militarizada serviam para perpetuar o 
poder exclusivo da direção sobre a base militante. 
Ele descreve a hierarquia militar como uma 
estrutura vertical, na qual a comunicação flui 
por uma única via ascendente: de uma célula 
para uma seção, depois para uma federação e, 
finalmente, para o comitê central. Esse sistema, 
segundo ele, institui um mecanismo de controle 
e vigilância, transformando os militantes 
em meros soldados que recebem ordens 
inquestionáveis dos quadros partidários. Essa 
organização inviabiliza qualquer cooperação ou 
diálogo direto entre as células, impedindo uma 
articulação mais horizontal dentro do partido. 
O efeito disso é a crença de que a "linha justa" 
só pode vir de cima, e a teoria do materialismo 
histórico acaba restrita à vanguarda, como se 
fosse propriedade exclusiva dos dirigentes.

	 Em oposição a essa abordagem 
vanguardista, Althusser aponta que, nas décadas 
de 1960 e 1970, as bases do partido e movimentos 
à margem da luta de classes (como jovens e 
mulheres) passaram a realizar suas próprias 
análises da conjuntura. Ele caracteriza o PCF 

da época como uma fortaleza inexpugnável, 
cujo objetivo era se proteger de forças fora de 
seu controle, como os movimentos estudantis 
e "pequeno-burgueses" que não estavam sob a 
direção do partido durante os eventos de Maio 
de 1968. Diante dos levantes e da greve geral 
daquele ano, a estratégia defensiva do partido 
o colocou na retaguarda dos acontecimentos 
históricos.

	 Tendo em conta a dupla falha, teórica e 
política, argumentamos que se operou um recuo 
na Análise do Discurso, que deslocou seu eixo 
de investigação da revolução para as resistências 
cotidianas e para o sujeito cindido da psicanálise. 
Esse movimento coincidiu com o chamado 
"inverno político" para a esquerda francesa.  Por 
fim, concluímos que a tarefa que se colocava 
para nós, enquanto analistas do discurso, não é a 
de resgatar um projeto revolucionário infalível, 
mas a de analisar como os movimentos sociais 
contemporâneos reelaboram, no discurso, as 
tensões e os impasses desse legado. Retomar 
criticamente a teoria do marxismo-leninismo 
em nossa própria teoria significa compreender 
como suas falhas e seus insights ainda ecoam 
nas lutas atuais, sem a pretensão de oferecer 
uma panaceia teórica, mas com o compromisso 
de interpretar os complexos processos de 
resistência-revolta-revolução no nosso tempo 
histórico.

A dominação ideológica e os impasses da 
pedagogia revolucionária

	 Antes de avançar mais no meu próprio 
percurso, gostaria de mencionar o texto Ousar 
pensar e ousar se revoltar. Ideologia, marxismo, luta 
de classes de Michel Pêcheux (2014b), publicado 
em KultuRRevolution, em 1984.  Endereçado 
aos marxistas alemães, esse texto retoma a obra 
de 1975, como podemos verificar pela citação 
abaixo, permitindo aprofundar e tensionar a 
interpretação das três modalidades discursivas 



Vol. 13 n. 4 (2023) 137ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

que orientaram nossa análise. 

Eu já havia tido, em 1975, a oportunidade de desenvolver, 
a partir desse estudo, certas perspectivas teóricas, às quais 
aqui farei explicitamente referência, tanto para expor aos 
leitores alemães as posições às quais eu continuo me 
subscrevendo, quanto para formular algumas retificações 
críticas, concernentes essencialmente a certos efeitos 
"teoricistas". Veremos que este trabalho conduz a uma 
reavaliação das relações entre a teoria marxista e o que 
se convencionou chamar de ideologia proletária, no 
interior do conjunto do processo revolucionário, do qual 
a luta ideológica de classes é um elemento. (Pêcheux, 

2014b, p.1)

	 Considero que este texto pecheuxtiano 
enfatiza que, na perspectiva do processo de 
reprodução/transformação histórica, as três 
modalidades não devem ser compreendidas 
como estágios psicológicos ou graus de 
consciência, mas como efeitos estruturais 
da relação sujeito/Sujeito no interior da luta 
ideológica de classes. Tal como Pêcheux afirma, 
a interpelação ideológica não se reduz a uma 
operação local, mas constitui simultaneamente 
um processo de assujeitamento e um ponto 
permanente de contradição.

	 Pêcheux retoma a primeira modalidade, 
correspondente ao “bom sujeito”, caracterizaria 
a coincidência entre o sujeito interpelado e 
o Grande Sujeito, realizando a adesão plena 
às evidências construídas pela ideologia 
dominante. O autor descreve essa coincidência 
como a forma pela qual “os sujeitos caminham 
sozinhos”, reproduzindo espontaneamente 
as relações de produção sem necessidade de 
coerção direta. Esse mecanismo fornece base 
materialista à nossa aproximação entre o “bom 
sujeito” e a adesão à ideologia burguesa tal 
como discutida por Lênin: trata-se, em ambos 
os casos, de um processo estrutural, sustentado 
pelo funcionamento desigual e subordinado dos 
aparelhos ideológicos de Estado, e não de um 
simples alinhamento voluntário.

	 A segunda modalidade, a do “mau sujeito”, 

expressaria a ruptura parcial da coincidência 
entre sujeito e Sujeito, mas permanece capturada 
no interior do campo ideológico dominante. É 
nesse sentido que Pêcheux analisa o pacifismo 
da Primeira Guerra como inversão literal dos 
termos burgueses, onde a revolta opera “contra” 
a ideologia apenas para reproduzir sua estrutura. 
Essa descrição confirma nossa aproximação entre 
a contraidentificação e a “ideologia espontânea” 
em Lênin: trata-se de um gesto de rejeição 
legítimo, porém insuficiente para ultrapassar 
os limites estruturais do discurso dominante. 
A contestação, assim, não se transforma 
automaticamente em ruptura revolucionária.

	 É na terceira modalidade, a da 
desidentificação, que se concentra o ponto de 
maior convergência e também de maior tensão 
entre nossa análise e a reflexão tardia de Pêcheux. 

Para especificar esse efeito de ruptura ideológica (distinto 
da literalidade e da inversão da contraidentificação), que 
integra o efeito da prática revolucionária proletária e a 
teoria marxista, propus o termo desidentificação como 
terceira modalidade ideológica, afetando a relação 
sujeito/Sujeito. Não se trata, de maneira alguma, de 
uma "síntese" do tipo hegeliana que vem reconciliar 
dois momentos anteriores concebidos como a afirmação 
(identificação) e a negação (contraidentificação). 
Também não se trata de uma impossível dessubjetivação 
do sujeito, mas de uma transformação da forma-sujeito 
sob o efeito desse acontecimento sem precedente na 
história, que constitui a fusão tendencial das práticas 
revolucionárias do movimento operário com a teoria 

científica da luta de classes. (Pêcheux, 2014b, p.10)

	 Em seu texto de 1975, o autor buscou 
formular a desidentificação como resultado da 
fusão tendencial entre teoria científica e prática 
política, agenciada pela pedagogia revolucionária 
do partido de vanguarda. Contudo, na 
autocrítica desenvolvida no texto aqui analisado, 
Pêcheux mostra que essa formulação sustentava 
uma simetria problemática entre o sujeito 
materialista da ruptura e o sujeito pleno da 
ideologia dominante. A exterioridade da teoria à 
ideologia, que servia de apoio para esse modelo, 
revela-se insustentável, pois corre o risco de 



Vol. 13 n. 4 (2023) 138ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

reintroduzir a figura do mestre pedagógico 
que conduziria as massas ao esclarecimento, 
reproduzindo a lógica que pretendia superar. 
Com efeito, Pêcheux se pergunta: 

Como conceber a ruptura transformadora que afeta, 
assim, a forma-sujeito na prática proletária, tomada 
na História como "processo sem sujeito nem fim", 
sem fundamentar, em definitivo, essa ruptura no fato 
teórico, pelo qual o sujeito se encontra ausente como 
tal de todo discurso científico? Como evitar, então, 
uma subordinação da prática política à teoria, na qual a 
exterioridade teórica dos conceitos da ciência da história 
apareceriam, finalmente, como a causa da ruptura 

ideológica proletária? (Pêcheux, 2014b, p.10)

	 Nessa clareira, aberta pela autocítica, 
a desidentificação, longe de poder ser 
administrada ou ensinada, só poderia existir 
como efeito contraditório de práticas (não 
exclusivamennte as teóricas) que desestabilizam 
o campo das evidências dominantes. Diante da 
dupla falha, teórico, no nível da formulação 
do sujeito desidentificado; e político, na crise 
das estratégias vanguardistas dos partidos 
eurocomunistas, operou-se um deslocamento 
significativo na teoria da Análise do Discurso. A 
ênfase deixa de recair sobre a promessa de uma 
ruptura centralizada e passa a se concentrar na 
materialidade das falhas, lapsos e contradições 
que atravessam a interpelação ideológica. Em 
lugar de uma trajetória teleológica revolucionária, 
emerge a atenção às resistências cotidianas, às 
ambivalências do sujeito cindido e às formas 
múltiplas de contestação que não se deixam 
reduzir ao eixo Estado/partido. Esse movimento 
coincide com aquilo que identificamos como 
um “inverno político” da esquerda francesa.

	 Ao retomarmos criticamente a terceira 
modalidade discursiva, a desidentificação, torna-
se necessário examinar seu núcleo conceitual 
mais problemático: a centralidade atribuída ao 
primado da teoria e ao papel da vanguarda como 
mediadora entre ciência e prática revolucionária. 
Essa problemática, já apontada por Pêcheux em 

sua autocrítica, revela-se inseparável de uma 
série de tensões epistemológicas, políticas e 
ontológicas que atravessam tanto o marxismo-
leninismo quanto a Análise do Discurso.

	 Quando a teoria científica é elevada 
à instância capaz de “corrigir” a ideologia 
espontânea do proletariado, ela se converte 
numa espécie de Estado em pensamento, 
uma instância que concentra a “verdade” da 
revolução e que, por isso, tende a reproduzir a 
divisão social do trabalho político: uns teorizam, 
outros executam. A pedagogia da vanguarda, 
nesse contexto, aparece como prolongamento 
do aparelho estatal, mimetizando a lógica que 
pretende superar. A crítica ao empirismo e 
ao espontaneísmo, embora acertada quando 
identifica limites na ideologia espontânea (o 
“mau sujeito”), corre o risco de reinstalar uma 
obediência à Ideia ou à Teoria.

	 Esse impasse é inseparável da própria forma 
pela qual Pêcheux conceitua a desidentificação. 
Se ela é vinculada à teoria como instrumento da 
revolução vindoura, corre-se o risco de postular 
um sujeito-pleno-de-revolta, figura que, 
segundo o autor, não apenas é impossível, mas 
simetricamente equivalente ao “bom sujeito” 
que caminha sozinho. Em contraste, Pêcheux, 
irá doravante conceituar a desidentificação 
como inscrita no processo revolucionário (de 
massas)

Se aceitamos designar pelo termo "des-identificação" 
o que, no processo da revolução proletária, constitui a 
forma ideológica da tendência ao não-Estado, podemos 
dizer que o aparelho de Estado proletário, enquanto ele 
mesmo essa realidade contraditória, tendendo "não só 
a se perpetuar e a se reforçar, mas também a definhar 
progressivamente, em razão de sua forma" (E. Balibar), 
funciona ideologicamente à des-identificação e ataca, 
por aí, os processos de divisão-representação-delegação 
que fundam o Estado de direito. (Pêcheux, 2014b, p.19)

	 Para Pêcheux, as massas proletárias são 
da ordem do irrepresentável, pois não elas 
não consituiriam um corpo. Ademais, afirmar 



Vol. 13 n. 4 (2023) 139ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

que a interpelação proletária funciona pela 
contradição significa que os indivíduos são 
capturados no interior da própria contradição 
que os constitui, sem que possam se identificar 
com um "eu-sujeito" proletário – figura essa 
impossível. Isso também implica que esse 
processo é, por natureza, interminável, sendo 
constantemente obrigado a recomeçar do ponto 
onde aparentemente terminou. Para o filósofo, 
não existe e não pode existir uma interpelação 
proletária "pura", pois a contradição está sempre 
se suturando, na tentativa justamente de realizar 
esse impossível.

	 Em outras palavras, é possível dizer que 
a equivocidade de diferentes materialidades 
atravessa tanto a política quanto a linguagem 
e impede qualquer estabilização plena da 
revolta-revolução. A desidentificação, vista por 
esse ângulo, não é um ponto de chegada nem 
uma identidade revolucionária, mas o efeito de 
práticas que desarranjam os lugares estabilizados 
do mando e da obediência, da divisão social 
do trabalho, inclusive o autoproclamado 
revolucionário.

	 Essa perspectiva reforça, enfim, a 
necessidade de compreender ao processo de 
resistência-revolta-revolução como fenômeno 
sujeito ao descontínuo, ao equívoco. Longe 
de constituírem um sujeito absoluto, elas 
produzem aberturas parciais, deslocamentos 
posicionais e reconfigurações locais dos aparelhos 
ideológicos. Integrar essas dimensões ao quadro 
teórico da Análise do Discurso significa recusar 
tanto um espontaneísmo empirista quanto um 
vanguardismo teoricista. Com isso, não estou 
afirmando que a teoria materialista não seja 
necessária para a realização de análises concretas 
de situações concretas, mas que não há garantias 
de que a compreensão das condições objetivas 
para a transformação sócio-histórica caminha 
no mesmo passo e ao mesmo tempo com as 
condições subjetivas de transformação da Forma 
Sujeito.

Haveria uma quarta ou muitas outras 
modalidades discursivas?

	 Partindo da teoria materialista do discurso 
de Michel Pêcheux, que articula a linguística 
estruturalista, a psicanálise e a teoria da ideologia 
de Althusser, nosso artigo (Beck, Marcel, 2012) 
"O sujeito e seus modos" investiga as formas de 
inscrição do sujeito nas formações discursivas.  
Um aspecto crucial desenvolvido pelos autores é 
a ideia de que esse funcionamento especular não 
opera por uma identificação plena e perfeita, mas 
necessariamente por um hiato entre os sujeitos 
e o Sujeito. Esse afastamento é o que garante a 
eficácia do mecanismo, pois mantém o sujeito 
em um estado de desejo e tentativa constante, 
porém inalcançável, de se igualar ao ideal. O 
exemplo do sujeito cristão, que deve aspirar a 
Cristo mas jamais pode pretender se igualar a 
ele sob pena de blasfêmia, ilustra perfeitamente 
como a ideologia se sustenta nessa distância 
necessária.

	 A transição para a Forma Sujeito 
Moderna, (pré)teorizada com base em Feuerbach 
e Max Stirner, modifica, mas não suprime, 
essa lógica de assujeitamento. Feuerbach, 
ao argumentar que Deus é uma projeção da 
essência do homem para fora de si, desloca o 
lugar do Sujeito universal. No entanto, como 
critica Stirner, essa internalização da essência 
suprema no "Homem" não liberta o indivíduo; 
pelo contrário, ele agora se torna a "morada" 
superlotada desse novo ideal. A forma-sujeito 
deixa de ser predominantemente religiosa para 
se tornar o "Homem livre e autônomo" da 
modernidade capitalista, mas o hiato persiste. 
O sujeito é agora interpelado como "deus de si 
mesmo", porém permanece assujeitado a essa 
forma idealizada de humanidade, que ele deve 
constantemente buscar, mas nunca pode realizar 
plenamente, internalizando assim a própria 
sujeição.

	 Nesse contexto, o artigo detalha as 
modalidades de funcionamento subjetivo 



Vol. 13 n. 4 (2023) 140ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

propostas por Pêcheux. A identificação ("bom 
sujeito") ocorre quando o sujeito consente 
livremente com o Sujeito, mas mesmo 
aqui o hiato se manifesta, por exemplo, na 
humildade cristã que impede a igualação 
plena. A contradientificação ("mau sujeito") é 
um distanciamento limitado que, ao criticar o 
Sujeito sem romper com o terreno da evidência 
ideológica, muitas vezes acaba por reforçar o 
sistema que pretende questionar, mantendo-
se dentro dos limites do hiato. A problemática 
desidentificação ("feio sujeito"), por sua vez, 
visaria uma ruptura radical. 

	 Para além delas, nós incorporamos a 
noção de superidentificação de Žižek, que 
atuaria de maneira singular perante o hiato: em 
vez de buscar preenchê-lo ou dele se afastar, ela o 
exacerba até o ponto do grotesco, extrapolando 
os imperativos do Sujeito de tal forma que expõe 
suas contradições e obscenidades, suspendendo 
sua eficácia. Diferente da desidentificação, a 
superidentificação ocorre quando o sujeito 
leva os imperativos da ideologia ao pé da 
letra, de forma excessiva, obscena ou grotesca. 
Esse excesso, ao extrapolar a norma, expõe a 
contradição e o núcleo de gozo (sinthoma) 
inerentes ao sistema, suspendendo sua eficácia 
simbólica. Por fim, o artigo avança a teoria 
pecheuxtiana ao complexificar o leque de 
modalidades subjetivas, demonstrando que a 
relação sujeito-Sujeito envolve distintos vetores 
de deslocamento e que a superidentificação 
pode se configurar como uma posição discursiva 
potente ao desafiar as evidências das formações 
discursivas dominantes.

Entre Teoria, Estado e cinismo

	 Em síntese, a reavaliação da 
desidentificação em Pêcheux(1978), articulada 
ao debate sobre reprodução/transformação 
ideológica, é indício de uma tensão estrutural 
no interior das tradições marxista-leninista 

e pecheuxtiana: a expectativa de que a teoria 
possa ocupar o lugar da falta na política. Ao ser 
investida como princípio ordenador da prática 
revolucionária, a teoria tende a se converter, como 
já sugerimos, num Estado em pensamento, uma 
instância de autoridade que organiza o campo 
da luta a partir de uma posição supostamente 
exterior às determinações ideológicas. Essa 
operação reintroduz, sob forma epistemológica, a 
hierarquia que declara combater, restabelecendo 
a divisão social do trabalho revolucionário: a 
teoria pensa; as massas executam; a vanguarda 
administra a distância entre ambas. O resultado 
é que a teoria, ao tentar suturar essa defasagem, 
produz precisamente aquilo que pretendia 
evitar: uma nova forma de autoridade, uma nova 
abstração que exige obediência e que organiza a 
insurreição segundo a lógica de uma Ideia.

	 Neste momento, a contribuição de 
Sloterdijk (2012) se torna profícua. O sujeito 
cínico não é o ingênuo preso à evidência 
ideológica, mas aquele que já antecipou a 
crítica e, mesmo assim, continua a reproduzir o 
funcionamento ideológico que denuncia. Não se 
trata de falta de teoria, mas de excesso: a crítica 
tornou-se parte do próprio ritual ideológico. 
Essa constatação desloca a confiança na crítica 
como operador automático de transformação 
e revela o limite interno da desidentificação. A 
crítica torna-se, então, um dispositivo neutro 
ou mesmo funcional ao capital, como Sloterdijk 
observa: o sujeito que tudo sabe continua a 
fazer o que sempre fez, protegido por uma 
ironia defensiva que neutraliza qualquer aposta 
transformadora. Esse cinismo não é um desvio 
individual, mas forma contemporânea de 
assujeitamento, um modo pelo qual a teoria 
pode ser absorvida como ornamento, mantendo 
incólume o núcleo de interesses materiais e as 
alianças de classe que organizam a vida social2.

2	 Talvez possamos afirmar que muito do atual negacio-
nismo climático opera de modo cínico: “Sabemos que o 
planeta colapsa, mas continuamos” — enquanto forma 
ideológica própria do capitalismo fóssil.



Vol. 13 n. 4 (2023) 141ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

	 Essa perspectiva incide diretamente na 
problemática da “extinção” do Estado no mundo 
socialista. Se a teoria opera como Estado em 
pensamento, e se o cinismo neutraliza sua força 
disruptiva, então o horizonte revolucionário 
corre o risco de oscilar entre quietismo (a espera 
esclarecida pelo momento objetivo adequado) e 
voluntarismo (a ação guiada pela convicção de 
um sujeito esclarecido e uno). Em ambos os casos, 
perde-se de vista a equivocidade ou a opacidade 
da vida social. Um projeto de supressão plena da 
opacidade do social esbarraria no que, de acordo 
com Rouanet (2004), envolve uma dupla utopia. 
No plano social, existe o ideal de uma sociedade 
completamente transparente para si mesma. Esse 
objetivo é utópico porque tal transparência total 
nunca será alcançada; no entanto, a psicanálise, 
em sua dimensão coletiva, não pode abrir mão 
desse ideal. Rouanet lembra que Freud, em 
O Mal-Estar na Cultura, também alimentou 
a esperança de que, um dia, a humanidade 
pudesse superar mecanismos de defesa como o 
recalque – um recurso imaturo de fuga – e que a 
sociedade pudesse ser governada pelo Logos, ou 
seja, pela razão. Nesse cenário, o controle social 
e a gestão das pulsões seriam realizados por 
meio de uma organização racional da sociedade. 
Essa visão é realizável? Para Rouanet é evidente 
que não. Assim, temos duas utopias: a de um 
psiquismo transparente para si mesmo (no 
plano individual) e a de uma sociedade regida 
integralmente pela razão (no plano social). 
Ambas são inalcançáveis, mas também seriam 
ideais dos quais não podemos desistir. São dois 
ideais inatingíveis, porém irrenunciáveis, uma 
vez que abrir mão deles significaria ou perpetuar 
uma "razão cativa" (como Rouanet alertou em 
1985) ou aceitar de modo conformista – ainda 
que crítico – uma "razão cínica" (conceito de 
Sloterdijk, 2012). 

	 É preciso reconhecer que mesmo uma 
teoria que postula a opacidade do sujeito e da 
história, como as de Althusser ou Pêcheux, 
não escapa desse impasse do "inatingível 

irrenunciável". Pelo contrário, ela o expõe, 
colocando-o em confronto como um mal-estar 
teórico: se o propósito da teoria é iluminar a 
opacidade que ela própria afirma existir, então 
esse ato de revelar o que está encoberto constitui 
justamente o "irrenunciável" – o conhecimento 
do objeto opaco. Dessa forma, a transparência 
completa do laço social se configura como o 
ideal inatingível, porém irrenunciável, de um 
projeto teórico e analítico que busca explicar 
o funcionamento da ideologia e sua intrincada 
relação com o discurso.

	 Essas opacidade e equivocidade impedem 
que a revolta se apresente como modalidade 
estabilizada. Longe de caminhar, o sujeito 
dividido tropeça; longe de convergir com a 
revolta contra a exploração, produz desvios, 
falhas e deslocamentos que não se deixam 
capturar por nenhum programa teórico. 
O cinismo moderno, nesse quadro, não é 
apenas obstáculo, mas sintoma: ele revela o 
esgotamento das vias pedagógicas e das teorias 
que pretenderam ocupar o lugar do Sujeito 
pleno. A revolta emerge, então, não como 
realização de uma consciência teórica, mas como 
efeito de desencontro entre condições objetivas 
e subjetivas, um acontecimento passível de 
equívoco, uma irrupção que não coincide 
consigo mesma e que não pode ser garantida 
nem pela crítica nem pela vanguarda.

	 Essa leitura não desautoriza a teoria, mas 
desloca seu papel: ela não pode mais reivindicar 
a função de luminar da revolução, tampouco 
a posição de suplemento moral da resistência. 
Seu lugar é outro: interpretar a dinâmica 
contraditória pela qual resistências, revoltas e 
revoluções se entrecruzam com práticas cínicas, 
falhas ideológicas e equívocos ontológicos. É 
nesse terreno instável que a análise do discurso 
pode reencontrar sua força: não como tribunal 
da consciência, mas como ferramenta para 
pensar as formas múltiplas e contraditórias pelas 
quais a transformação se torna possível.



Vol. 13 n. 4 (2023) 142ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

	 O modelo da vanguarda, encarregada de 
portar a ciência e conduzir o proletariado para 
além de sua “ideologia espontânea”, inscreve uma 
assimetria entre saber e prática, ou entre práticas 
teóricas e práticas políticas, que transforma o 
primado da teoria em primado da autoridade. 
A pedagogia revolucionária, cuja promessa 
era operar a passagem da “revolta espontânea” 
à “revolução organizada”, acaba produzindo 
efeitos paradoxais: converte a crítica do Estado 
em uma forma de Estado teórico e reinscreve o 
sujeito político na obediência à Teoria. É nesse 
ponto que a crítica de Sloterdijk (2012) ao 
cinismo moderno se torna fecunda: o militante, 
como o burocrata, sabe exatamente o que faz, 
reconhece o caráter ritualizado das palavras 
de ordem e das estruturas que o governam  e, 
ainda assim, as repete. Essa cisão entre saber e 
acreditar, característica do “cinismo esclarecido”, 
ilumina a dificuldade da terceira modalidade 
pecheuxtiana: a desidentificação não se realiza 
porque o sujeito já sabe que não há um “Grande 
Outro revolucionário” plenamente consistente, 
mas continua a agir como se houvesse.

Só há causa daquilo que falha na teoria: 
remontemos da lógica do significante ao 
materialismo espinozista.

	 Partindo de uma perspectiva alinhada 
ao anti-humanismo teórico de Louis Althusser 
(2002), Pêcheux (2014a, p. 138) em Semântica 
e Discurso, argumentou que o paradoxal 
conceito de Ideologia permitiria conceber: 
"o homem' como 'animal ideológico', isto é, 
pensar sua especificidade enquanto parte da 
natureza, no sentido espinosano do termo: a 
história é um imenso sistema natural-humano, 
em movimento, cujo motor é a luta de classes." 
Esta concepção espinozista, que fundamenta 
radicalmente a posição de Pêcheux, caracteriza-
se pela adoção do princípio de imanência 
formulado por Espinosa em oposição a 
qualquer forma de transcendência. Na filosofia 
espinosana, expressa na fórmula Deus sive Natura 

(Deus ou seja a Natureza), não há lugar para 
um reino separado do mundo material - tudo 
o que existe constitui expressão imanente de 
uma única substância. Desta premissa decorre 
que o animal humano não pode ser concebido 
como uma "ilha de transcendência" no seio 
da natureza, mas sim como modo finito desta 
única realidade, inteiramente submetido às 
suas leis gerais. É este embasamento ontológico 
que permite a Pêcheux, na esteira de Althusser, 
recusar a noção do humano como contranatureza 
ou ser de transcendência.

	 A compreensão da natureza como sistema 
dinâmico e produtivo - como natura naturans 
(natureza naturante) - leva à concepção da 
história como "imenso sistema natural-humano" 
em movimento permanente. As formações 
sociais, relações de produção, lutas políticas e 
instâncias ideológicas não representam, nesta 
perspectiva, epifenômenos de uma consciência 
humana autônoma, mas sim processos naturais 
entendidos em seu sentido mais amplo e 
produtivo. A história humana revela-se, assim, 
como o processo através do qual a natureza 
atinge tal complexidade que passa a gerar 
contradiçõoes sociais como uma de suas formas 
específicas de movimento. Desta visão decorre 
necessariamente a recusa do "sujeito da história" 
enquanto agente livre e consciente que dirigiria 
o processo histórico a partir de suas intenções 
- o que chamamos de indivíduo ou sujeito 
representa, na verdade, ponto de interseção de 
múltiplas causas naturais, sociais e passionais. 
O anti-humanismo teórico althusseriano, que 
Pêcheux incorpora, surge como consequência 
direta desta compreensão: o homem não é 
sujeito, mas é assujeitado por estruturas que o 
precedem e determinam, sendo a ideologia o 
mecanismo natural-humano específico através 
do qual os indivíduos são constituídos como 
"sujeitos" que vivem imaginariamente sua 
relação com as condições reais de existência.

	 Um dos desdobramentos da obra teórica 



Vol. 13 n. 4 (2023) 143ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

de 1975 se deu na forma de autocrítica de 
Pêcheux, anexada à tradução inglesa para 
Semântica em Discurso, e intitulada Só há causa 
daquilo que falha ou o inverno político francês: 
início de uma retificação. Após todo um trabalho 
de retificação e ajustamento de suas elaborações 
teóricas de 3 anos antes, Pêcheux menciona a 
arquegenealogia de Michel Foucault, tecendo 
um elogio consistente e uma crítica contundente 
uma vez que, em sua avaliação, haveria avanços 
na compreensão dos mecanismos de interpelação 
ideológica e de violência repressiva, ao mesmo 
tempo, persistiriam obscurecimentos quanto 
aos mecanismos da resistência e da revolta.

Com respeito a essa questão, certas análises de Michel 
Foucault fornecem a possibilidade de retificar a 
distinção althusseriana entre interpelação ideológica 
e violência repressiva, colocando à mostra o processo 
de individualização-normativização no qual diferentes 
formas de violência do Estado assujeitam os corpos e 
asseguram materialmente a submissão dos dominados 
— mas com a condição expressa de retificar o próprio 
Foucault sobre um ponto essencial, a saber, seu embaraço 
com respeito à psicanálise e ao marxismo: desmontando 
pacientemente as múltiplas engrenagens pelas quais 
se realizam o levantamento e a arregimentação dos 
indivíduos, os dispositivos materiais que asseguram seu 
funcionamento e as disciplinas de normativização que 
codificam seu exercício, Foucault traz uma contribuição 
importante para as lutas revolucionárias de nosso tempo, 
mas, simultaneamente, ele a torna obscura, ficando 
inapreensíveis os pontos de resistência e as bases da revolta 
de classe. Farei a hipótese de que esse obscurecimento se 
dá pela impossibilidade, do ponto de vista estritamente 
foucaultiano, de operar uma distinção coerente e 
consequente entre os processos de assujeitamento 
material dos indivíduos humanos e os processos de 
domesticação animal. Esse biologismo larvado, que 
ele partilha, em todo desconhecimento de causa, com 
diversas correntes do funcionalismo tecnocrático, torna, 
consequentemente, a revolta totalmente impensável, 
pois, assim como não poderia haver ‘revolução dos 
bichos’, também não poderia haver extorsão do sobre-
trabalho ou de linguagem no que se convencionou 

chamar de reino animal. (Pêcheux, 2014a, p. 279)

	 A hipótese de Pêcheux, portanto, para 
explicar a suposta impossibilidade de a pesquisa 
foucaultiana apreender as bases da revolta e os 
pontos de resistência, reside na indistinção que 
ela estabelece entre o assujeitamento material 
do animal humano (o "reino humano"?) e 
a domesticação de animais não humanos 

(do reduzido número de espécies passíveis 
de domesticação). E Pêcheux articulará tal 
limitação ao embaraço (que também poderia ser 
traduzido como foraclusão) com a psicanálise e 
o marxismo, próprio às pesquisas foucaultianas. 
Com efeito, para Pêcheux, não haveria 
"revolução dos bichos" (conforme a tradução 
brasileira, révolte des bêtes, na versão francesa, 
Pêcheux (1990) ou revolt of the beasts, segundo 
a versão inglesa do texto, Pêcheux (1982), 
porque não há extorsão de sobretrabalho de 
animais não humanos, ou de linguagem no que 
é teologicamente designado de reino animal. 
De modo que, visando um distanciamento do 
que chamou de biologismo larvado de Foucault, 
Pêcheux mobiliza dois postulados oriundos de 
teses do marxismo e da psicanálise, a saber:

	 “Se, na história da humanidade, a revolta 
é contemporânea à extorsão do sobre-trabalho é 
porque a luta de classes é o motor dessa história.” 
(Pêcheux, 2014, p. 279). E acrescenta: “E se, 
em outro plano, a revolta é contemporânea à 
linguagem, é porque sua própria possibilidade se 
sustenta na existência de uma divisão do sujeito, 
inscrito no simbólico.” (Pêcheux, 2014, p. 279). 

	 Não resta dúvida de que a vinculação 
entre linguagem e divisão do sujeito remete 
à teoria psicanalítica3.  Gostaria de me deter 

3	 Em uma perspectiva mais contemporânea, a filósofa 
Alenka Zupančič (2023), a psicanálise lacaniana oferece 
uma releitura contundente sobre a “animalidade” huma-
na, alinhando-se à perspectiva nietzschiana que compre-
ende o humano como um animal inacabado e domado. 
Diferentemente de uma visão que opõe um suposto “ani-
mal pleno” a uma humanidade elevada, Lacan propõe 
que não há no ser humano um nível zero animal autos-
sustentável ou um funcionamento orgânico harmonioso. 
Pelo contrário, o humano é marcado por uma falha ou 
inacabamento constitutivo, no qual o “mais” — manifes-
tado na pulsão e no gozo (jouissance) — ocupa o lugar de 
um “menos”, ou seja, de uma incompletude fundamen-
tal. Nessa abordagem, a pulsão e o gozo não representam 
um excesso que nos distancia da animalidade, mas ex-
pressam justamente essa condição de ser que não funcio-
na como “deveria”. O humano, como ser de pulsão, não 
é uma exceção à natureza, e sim o ponto em que a própria 
impossibilidade ou impasse inerente ao natural se torna 



Vol. 13 n. 4 (2023) 144ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

com mais atenção sobre essa segunda tese que, 
no interior da teoria materialista do discurso, 
funciona como um postulado. Para desenvolvê-
la, é necessário apresentar a crítica de Gabriel 
Tupinambá (2024) à ideologia lacaniana. É 
importante frisar, desde já, que se trata de uma 
crítica interna, uma vez que o autor está vinculado 
à própria tradição lacaniana. Nesse aspecto, sua 
postura assemelha-se à supracitada autocrítica 
de Pêcheux, também impulsionada pela 
necessidade de retificar a teoria para combater 
os efeitos do ideológico na esfera teórica, 
na clínica e nas organizações psicanalíticas. 
Ademais, Tupinambá recupera as concepções 
epistemológicas de base bachelardiana e 
althusseriana, partindo do princípio de que a 
ideologia espontânea da prática teórica emerge 
da generalização de conhecimentos científicos 
restritos a um determinado domínio. No caso 
da psicanálise lacaniana, ele retoma as reflexões 
de Lacan anteriores à apropriação da linguística 
estrutural, período em que o psicanalista francês 
compreendia o setting clínico como um espaço 
artificial, “espaço real que está apartado da 
realidade” (Tupinambá, 2024, p.  67). 

	 Ou seja, o consultório funcionaria 
como um campo experimental, no qual a fala 
dos analisandos estaria liberada da obrigação 
de relatar algo factual sobre o mundo. E é 
precisamente nesse sentido que a experiência 
do inconsciente poderia emergir pela via da 
livre associação. No entanto, a partir de 1953, 
com a apropriação da noção de significante da 
linguística estrutural, Lacan teria se distanciado 
da leitura da clínica como um espaço artificial e, 
portanto, de exceção e passado a compreender 
toda e qualquer fala como determinada pela 
lógica da cadeia significante inconsciente, 
“Para a nova teoria metapsicológica de Lacan, 
o ‘significante mais o inconsciente’ emerge 

visível e se articula. Dessa forma, Zupančič dialetiza radi-
calmente as noções de animalidade e natureza, rejeitando 
qualquer reducionismo biológico e aproximando-se de 
uma compreensão dialética da Natureza, tal como suge-
rida por Althusser (2002).

como o campo capaz de dar conta da origem da 
significação em geral.” (Tupinambá, 2024, p. 79) 
Trata-se, para Tupinambá, de uma extrapolação 
e generalização que estaria na base do que ele 
chamou de ideologia lacaniana, em que o objeto 
da linguística por exemplo, estaria subsumido 
ao continente da psicanálise, “absorvendo o 
domínio da linguística em uma teoria da fala 
ainda mais geral” (Tupinambá, 2024, p.  66). Para 
o autor, quando o lacanismo é transformado em 
doutrina sobre o sujeito humano, o significante 
deixa de ser operador clínico e passa a funcionar 
como princípio ontológico transcendental, 
reinstalando aquilo que pretendia combater. A 
teoria, assim, é deslocada da contingência de sua 
prática para o lugar de Sujeito.  Com efeito, 

Se o significante não é um conceito regional, mas um 
conceito geral, aplicável a toda interação falada e a toda 
situação em que há seres falantes, independentemente 
de quaisquer restrições artificiais, então o objeto da 
psicanálise está em questão por toda parte – e, portanto, 
estamos em posição de afirmar que, se um campo 
de pensamento não trata do sujeito da experiência 
psicanalítica, não é porque ele não produz as precondições 
para sua constituição, mas, antes, porque ele ativamente 
as foracluiu, negando “inconscientemente” essa 
dimensão onipresente da vida humana. Quando Miller 
reivindica que a lógica do significante desenvolvida 
por Lacan é capaz de reconhecer o núcleo impensado 
das leis do pensamento operantes até mesmo nos níveis 
lógicos mais abstratos e puramente lógicos do discurso, 
ele apenas está levando tal estratégia até sua conclusão 

“lógica”. (Tupinambá, 2024, p 80)

	 O argumento de Tupinambá acima é 
de que, se o significante, no sentido lacaniano 
do termo, é um conceito geral, aplicável a 
toda situação de fala, então qualquer campo 
de conhecimento que desconsiderasse a cisão 
do sujeito e a primazia do significante o faria 
por via de uma foraclusão. Por um lado, esta é 
precisamente a crítica de Pêcheux ao embaraço/
foraclusão de Foucault para com a descoberta 
do inconsciente pela psicanálise. Por outro, 
o postulado da divisão do sujeito inscrito no 
simbólico seria condição sem a qual a revolta 
seria impensável para o animal humano. 



Vol. 13 n. 4 (2023) 145ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

Pêcheux, desse modo, toma a linguagem ou o 
simbólico, a partir da leitura lacaniana, como 
um demarcador de fronteiras entre o humano e 
o não humano, reinstaurando inadvertidamente 
traços do excepcionalismo humano. Da 
clínica como um campo singular, espaço de 
experimentação com o significante livre do 
imperativo do relato, para a condição universal 
do ser falante (capaz de revolta) no reino do 
humano: eis um risco real de generalização 
ideológica, via adesão a aspectos presentes ou 
latentes no formalismo logicista, que Tupinambá 
menciona na leitura consequente de Miller4 das 
contradições emergentes pela apropriação da 
linguística estrutural efetivada por Lacan na 
década de 1950. 

	 É pertinente mencionar que uma busca 
de um demarcador de excepcionalidade entre 
animais humanos e não humanos diverge das 
considerações de Freud (2010) quando este 
escreveu sobre as feridas narcísicas5. Por outro 
lado, o próprio Freud também buscou investigar, 
na psicopatologia da vida cotidiana e nos chistes 
que circulam na vida social indícios de sua 
descoberta, extrapolando, desse modo, o campo 
da experiência clínica propriamente dita. Com 
isso, quero argumentar que a aproximação com 
as chamadas formações do inconsciente que 
Pêcheux faz no anexo 3 continua consistente e 
profícua. Entretanto, a resistência inconsciente, 
4	 Importante mencionar que a tese de Miller é ambiciosa, 

pois entendia que a lógica do significante constituiria um 
discurso suficientemente amplo para pairar acima dos 
continentes do marxismo e da psicanálise. Esta é uma 
tese formalista que Pêcheux não adere e chega a ques-
tionar, uma vez que a especificidade de cada continente 
impediria qualquer fusão entre elas em uma teoria da re-
volta, na leitura materialista de Pêcheux (2014).

5	  Somente quando se torna um adulto ela [a criança] se 
acha a tal ponto afastada dos animais que insulta seres 
humanos com o nome de um animal. […] Todos nós 
sabemos que há pouco mais de meio século as pesquisas 
de Charles Darwin, de seus colaboradores e precursores, 
puseram fim a essa presunção do ser humano. O homem 
não é algo diferente nem melhor que os animais; é ele 
próprio de origem animal, mais aparentado a algumas es-
pécies, mais distante de outras. (Freud, 2010, p.245-246)

conceituada pelo filósofo francês, seria uma 
categoria ligada exclusivamente à linguagem ou 
à estrutura de classes? Ou ela possui uma base 
na materialidade viva e corpórea incontornável. 
Um exemplo concreto disso é o testemunho 
de um intelectual empregado na montadora 
Citroën, que Pêcheux (1990, p. 269) cita para 
ilustrar o impossível do assujeitamento perfeito, 
das falhas do ritual, na "origem não-detectável 
da resistência e da revolta". Para trazer o trecho 
na íntegra, retomo a versão em francês, citada 
por Pêcheux (1990, p. 269)

Tentation de la mort. Mais la vie se rebiffe et résiste. L' 
organisme résiste. Les muscles résiste. Les nerfs résistent. 
Quelque chose, dans le corps et dans la tête, s'arcboute 
contre la répetition et le néant. La vie: un geste plus 
rapide, un bras qui retombe à contretemps, un pas plus 
lent, une boufée d’irrégularité, un faux mouvement, la 

“remontée”, le “coulage” […]6.

	 Pêcheux mobiliza fragmentos da 
narrativa autobiográfica como exemplo concreto 
da impossibilidade de um assujeitamento 
perfeito. Esse trecho, que aparece como nota 
de rodapé, ilustra como as falhas nos rituais 
ideológicos revelam uma origem indetectável 
da resistência, onde lapsos e atos falhos vencem 
momentaneamente a interpelação ideológica. 
Sem discordar dessa análise, destaquei (Beck, 
2024) um aspecto que tende a ser relegado a 
segundo plano: os enunciados que se referem 
especificamente à materialidade viva. A 
descrição de que "a vida cintila e resiste. O 
organismo resiste. Os músculos resistem. Os 
nervos resistem" é índice de uma resistência 
6	 Eis a versão em inglês seguida de minha tradução. Death 

tempts you. But life flickers and resists. The organism 
resists. The muscles resist. The nerves resist. Something 
in the body and in the head braces up to fight against the 
repetition and the emptiness. Life: a faster movement, 
a burst of irregularity, a mistake, a "speed-up", a "slow-
-down" [...] (Pêcheux, 1982, p. 218). [A morte te ten-
ta. Mas a vida cintila e resiste. O organismo resiste. Os 
músculos resistem. Os nervos resistem. Algo no corpo 
e na cabeça se fortalece para lutar contra a repetição e o 
vazio. Vida: um movimento mais rápido, uma explosão 
de irregularidade, um erro, uma "aceleração", uma "de-
saceleração"].



Vol. 13 n. 4 (2023) 146ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

orgânica à mecanização do trabalho. Advogo 
que, se assumimos a leitura dialetizante da vida, 
da natureza, da animalidade e a especificidade 
(não a excepcionalidade) do animal ideológico 
como parte da natureza, não podemos mais nos 
apartar de um suposto "domínio da Natureza 
como província contra-unificada" (Viveiros 
de Castro, 2012, s.p.). A vida cintila e resiste, 
nervos e músculos resistem à mecanização do 
trabalho serial, a materialidade viva é (também) 
equívoca.

	 Em tempos de emergência climática, 
Viveiros de Castro (2023, p. 24) advoga que 
os "mil nomes de Gaia" não devem ser vistos 
como sinônimos de uma única entidade. 
O antropólogo contesta a imagem de Gaia 
como um Objeto definido e externo, no qual 
estaríamos contidos, mas do qual poderíamos nos 
distanciar, graças a um suposto status de exceção 
da humanidade como Sujeito. Pelo contrário, o 
autor defende que Gaia é uma relação mútua 
de constituição com todos os seus habitantes, 
não possuindo, portanto, interioridade ou 
exterioridade. Além disso, para Viveiros de 
Castro (2023), a dinâmica entrópica de nosso 
momento histórico revela que o Sistema-Terra 
está se transformando mais rapidamente do 
que as estruturas do tecnocapitalismo global ou 
das "relações sociais que comandam o emprego 
da força de trabalho" (Althusser, 2002, p. 65). 
Essa disparidade, possivelmente inédita em 
nossa história, transforma a crença em nossa 
excepcionalidade, outrora uma vantagem, em 
uma espécie de nova "ferida narcísica". Algo 
incontornável e inadiável. 

	 Retomar Espinosa e o espinosismo 
de Althusser e Pêcheux é, nessa perspectiva, 
repor a imanência no centro da teoria: 
não há dois domínios (natureza e cultura, 
organismo e linguagem), mas apenas uma única 
substância que produz, em diferentes níveis de 
complexidade, diferentes modos de expressão. 
A divisão subjetiva não é um luxo metafísico 

do humano, mas o modo pelo qual a vida, em 
sua materialidade equívoca, falha em coincidir 
consigo mesma. Zupančič já o observou com 
precisão: o gozo não é aquilo que nos eleva 
acima do animal, mas o índice de que também 
não funcionamos “como deveríamos”, de que o 
natural não é jamais um sistema harmonioso e 
autossuficiente. A falha não é transcendência: 
é uma propriedade imanente dos modos 
finitos. Ao reinscrever o sujeito dividido como 
efeito material e não como marca ontológica, 
desfaz-se o privilégio antropológico implícito 
no estruturalismo linguístico quando tomado 
como ontologia.

	 Dizer que “a vida resiste” não é 
metáfora: é reconhecer que a própria natureza, 
concebida espinosanamente, é campo de forças 
contraditórias, falhas, dissonâncias, efeitos de 
duração e potência que não se deixam reduzir 
ao cálculo. Nesse sentido, pensar insurgências 
para além do animal humano não significa 
atribuir agência moral à floresta ou ao clima, 
mas compreender que o capitalismo extrativista, 
essa formação discursivo-material que captura 
corpos e territórios, encontra limites que são 
simultaneamente naturais e ideológicos. A luta 
de classes, reconfigurada em escala terrestre, não 
desaparece; ela se reinscreve na colisão entre 
formas de vida e formas de produção. Meio 
século depois, a obra de Pêcheux, obra densa, 
ousada, falha, rebelde, vive e pulsa entre nós. 

Referências bibliográficas

ALTHUSSER, Louis.  A querela do humanismo 
II. Crítica marxista, n. 14, Campinas, 2002. 
Disponível em:https://www.ifch.unicamp.
br/crit icamarxista/arquivos_biblioteca/
artigo85artigo3.pdf. Acesso em 07 set 2023.

ALTHUSSER, Louis.  Lo que no puede durar 
en el Partido Comunista. Tradução de Pedro 
Vilanova Trías. Siglo XXI de España Ed., 1978. 



Vol. 13 n. 4 (2023) 147ISSN 2179-0027 
DOI Interfaces Vol. 16 n. 3 (2025)

10.5935/2179-0027.20250042

BECK, Maurício; SCHERER, Amanda. As 
Modalidades discursivas de funcionamento 
subjetivo e o legado marxista-leninista. Letras 
(UFSM), v. 37, p. 169-183, 2008.

BECK, Maurício; MARCEL, Phellipe. O sujeito 
e seus modos - identificação, contraidentificação, 
desidentificação e superidentificação. Revista 
Leitura, v. 2, p. 135-162, 2012 Disponível 
em: http://www.seer.ufal.br/index.php/
revistaleitura/article/view/1152

BECK, Maurício. Sobre reprodução/
transformação: o (dis)funcionamento ideológico 
e seus efeitos políticos. In: INDURSKY, 
Freda; FERREIRA, Maria Cristina Leandro; 
MITTMAN, Solange (Org.). Análise de 
Discurso: dos fundamentos aos desdobramentos 
- 30 anos de Michel Pêcheux. 1ed.Campinas, 
SP: Mercado das Letras, 2015, v., p. 67-79.

BECK, Maurício. Sobre o animal ideológico: 
discurso, direito e entropia no antropoceno. 
In: Cláudia Jotto Kawachi-Furlan; Amanda 
Heiderich Marchon; Pedro Henrique Witchs; 
Gesieny Laurett Neves Damasceno; Roberto 
Perobelli [. (Org.). Estudos Linguísticos 
e Direitos Humanos: língua, sociedade e 
educação. Vol. 4.. 1ed. São Carlos-SP: Pedro & 
João Editores, 2024, v. 4, p. 247-267.

FREUD, Sigmund. Uma dificuldade da 
psicanálise. [1917] in FREUD, Sigmund. 
Obras Completas, Volume 14. História de uma 
neurose infantil: (“O homem dos lobos”): Além 
do princípio do prazer e outros textos (1917-
1920). Tradução e notas de Paulo César Souza. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2010.

PÊCHEUX, Michel. Language, Semantics and 
Ideology: Stating the Obvius. Translated by 
Harbans Nagpal. The Macmillan Pres Ltda: 
London, 1982.

PÊCHEUX, M. Il n’y ade cause que de ce qui 
cloche (1978) in PÊCHEUX, M. L’Inquiétude 
du Discours. Textes de Michel Pêcheux. Choisis 

et présentés par Denise Maldidier. Éditions 
des Cendres: Paris, 1990. PÊCHEUX, M. 
Language, Semantics and Ideology: Stating the 
Obvius. Translated by Harbans Nagpal. The 
Macmillan Pres Ltda: London, 1982.

PÊCHEUX, M. Semântica e Discurso: uma 
crítica à afirmação do óbvio. Tradução de Eni 
Puccinelli Orlandi et. at. 5 ed. Campinas- SP: 
Edidora da Unicamp, 2014a.

PÊCHEUX, Michel. Ousar pensar e ousar se 
revoltar. Ideologia, marxismo, luta de classes. 
Tradução de Guilherme Adorno e Gracinda 
Ferreira.  Décalages: Vol. 1: n.. 4, 2014b.

ROUANET, Sérgio Paulo. Dupla Utopia 
Psicanalítica. Percurso, n. 33, 1 sem. 2004. 
Disponível em: http://www2.uol.com.br/
percurso/main/pcs33/33Entrev.htm. Acesso 
em: 03 mar.2019.

ROUANET, Sérgio Paulo. A razão cativa. São 
Paulo: Brasiliense, 1985.

SLOTERDIJK, Peter. (2012) Crítica da Razão 
Cínica. Tradução de Marco Casanova, Paulo 
Soethe, Pedro Costa Rego, Maurício Mendoça 
Cardozo e Ricardo Hiendlmayer. 	 S ã o 
Paulo: Estação Liberdade.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A noção 
de espécie em antropologia. Reportagem a 
Eduardo Viveiros de Castro, 16 out. 2012, 
por Álvaro Fernández Bravo. Disponível 
em: www.academia.edu/9964305/A_
no%C3%A7%C3%A3o_de_esp%C3%A9cie_
em_antropologia. Acesso em: 05 ago. 2021.

ZUPANČIČ, A. O que é sexo? Tradução de 
Rafale Bozzola. Belo Horizonte: Autêntica, 
2023.

Submissão: Dezembro de 2025.

Aceite: Dezembro de 2025


